## 11. Мудрость и любовь

Апостолы при жизни Христа на Земле эфирно соединились с Его Жизнедухом, пронизали им свои эфирные тела, а на Пятидесятницу в эту возносящую субстанцию мира к духу силу их жизненных тел нисшел новый Св. Дух. Его потом христиане стали называть также Божественной Софией. Это соединенная мудрость Иерархий, обращенная на служение Христу в Его новой, особенной связи с человечеством. София как представительница Христа воссела на Его трон в среде людей. Это стало имагинативно явленным прафеноменом Христианства Св. Духа. В эпоху Византии ему было дано иконописное выражение, которое потом переместилось на север, в Россию. Апостолы, вместившие в себя Софию, стали своего рода «закваской» нового мира.

Своеобразным, отличным от других было становление апостолом Павла. Он, как мы сказали, свою Пятидесятницу пережил в виде нисхождения на себя Христова Я, и с этой силой он обратился на претворение древней, люциферической мудрости Св. Духа в новую, Софийную Христову мудрость, ведущую человека к чистой, не родовой, духовной любви и тем придающей иной (не Прометеев, не люциферический) характер его свободе.

Таким образом, двенадцать апостолов являются *носителями и воплощением* Христианства на Земле, а Павел — тринадцатый апостол — является *борцом* за Христианство, которое осуществляет себя путем метаморфозы старого мира и человека в новый.

Павел начал осуществлять свою миссию, став проповедником Христа. Поэтому его послания занимают особое место в Новом Завете, они значительно отличаются и по силе, и по характеру, и даже по объему от посланий других апостолов. Они облечены в форму, которая соответствует форме сознания человека современной, европейской культурной эпохи также и в том случае, если это сознание углубляет себя эзотерически. В таком случае ему открывается мистериальный смысл посланий Павла.

Павел необыкновенно социален. Другие апостолы в каком-то смысле подобны алхимическим квинтэссенциям, с помощью которых действие космических, зодиакальных интеллигенций вызывает на земном плане метаморфозу субстанций. Макрокосм действует через них, и Христос, как 13-й в их кругу, являет вселенское единство на Земле. В этом постоянно заявляет о себе принесение Христом высшего Девахана на земной план.

В Павле в первую очередь важно то, что он высокоразвитый чело-

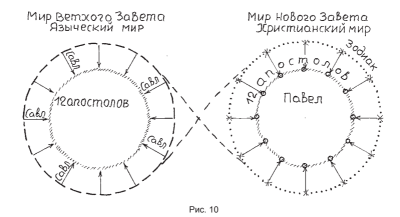
век. И его, как такового, Христос ставит на Свое место в кругу 12-ти апостолов. Ибо не ради Себя, а ради человечества Христос вочеловечился.

Христос говорит апостолам: «Я иду приготовить вам место. И когда пойду и приготовлю вам место, приду опять и возьму вас к Себе, чтобы и вы были, где Я» (Ин. 14,3). О Павле можно сказать так: он является первым из людей, кому Христос приготовил место и взял его к Себе. Ибо Павел первым пережил Христа в Его втором Пришествии(«приду опять»!). Поэтому он является водителем людей к переживанию вновь пришедшего (начиная с XX века) Христа.

На иконе Св. Софии *слева* от нее изображена Богоматерь, *справа* — Иоанн Креститель. *Сверху* изображен благословляющий всё Христос. Мы берем на себя смелость сказать, что, пытаясь вникнуть в эзотерической смысл софийной иконы на основе антропософской методологии, приходишь к выводу, что ее композиция могла бы носить крестообразный характер. Тогда вниз от образа Софии можно было бы изобразить апостола Павла. В этом случае мы получаем треугольник земных восприемников Божественной Софии, в нем она занимает положение в центре и дает ему (треугольнику) принцип единства.



Отношение Богоматери и Иоанна Крестителя к Софии известны благодаря сообщениям Рудольфа Штайнера (это тема Изиды-Марии-Софии, а также тема Илии-Иоанна и его связи с кругом апостолов уже из духовного мира, и др.), и мы его не станем комментировать. К этому важно только добавить, что триадный принцип более соответствует взаимосвязи духовной силы с миром людей, чем двочный. А кроме того, ап. Павел в этой триаде выражает переход глубокой мистериальной спиритуальности явления Софии в широкий мир людей. Павел в этой триаде в наибольшей мере просто человек,



но такой, которой сделал свое сознание софийным в самом начале зарождения Христианства. Это позволило ему основать течение эзотерического Христианства, которое целиком софийно, а наравне с этим открыть новому человечеству врата в мир Софии.

Богоматерь и Иоанн Креститель — это в мире людей внутренний, сокровенный мир Софии, Павел — внешний. Еще будучи Савлом, он как представитель ветхозаветного иудейства образовал извне как бы окружность вокруг апостолов. И он сначала, как и все другие носители мудрости Ветхого Завета того времени, не находил к ним правильного отношения. Чтобы его найти, нужно, как сказал Иоанн Креститель, а потом и Христос, «изменить способ восприятия и постижения мира», т.е. изменить конституцию своей души.\* Сделать это Павлу помогает Сам Христос. После этого начинается превращение Павла из человека 4-й культурной эпохи в человека 5-й. И в этом качестве он встает в *центр* круга 12-ти апостолов (рис. 10). Всё это, по сути, описано в «Деяниях апостолов», где Павлу посвящена 21 из 29 глав, с 9-й по 28-ю (этот факт даже внешне обращает на себя внимание).

Так приготовил Христос место для Своей *Мудрости* в человеке, чтобы тот и после вознесения Христа в сферу Ангелов не потерялся, а готовил себя к Его второму Пришествию.

Но Христос особо приготовил в человеке место и для Своей *Люб-ви*. В этом случае Он поставил в круг «квинтэссенций», в круг 12-ти апостолов своего «любимого ученика», Лазаря-Иоанна, которого Он Сам провел через посвящение и которому Он, уже будучи на Кресте,

<sup>\*)</sup> Мф. 3, 2 и 4, 17. Именно такой смысл заключен в греческом слове «metanoeite».

поручил Божественную Софию, в чем следует видеть развитие принципа софийности, идущего через Иоанна Крестителя.

Рудольф Штайнер замечает, что нигде в Евангелии от Иоанна, которое написал Лазарь-Иоанн, не сказано, что Матерь Иисуса зовут Марией. А у гностиков, которым был доступен эзотерический смысл этого Евангелия, Матерь Иисуса называли Софией. И еще Рудольф Штайнер говорит, что у креста стояла Матерь Иисуса — «Дева София» в смысле эзотерического Христианства; и с креста Христос говорит ученику, которого Он любил: «...се, Матерь твоя! И с этого времени ученик сей взял Ее к себе» (Ин. 19,27). Это значит, что ту силу, которая содержалась в астральном теле Христа Иисуса и делала Его способным нести в себе Св. Дух, делала Христа носителем Св. Духа, Христос перенес на Иоанна; поэтому именно он должен был записать то, чего это астральное тело может достичь в своем развитии.

В Евангелии далее сказано: «И ученик взял Ее к себе». Это и означает, поясняет далее Рудольф Штайнер, что он написал Евангелие от Иоанна. И потому в этом Евангелии заключена сила, приводящая к «раскрытию в человеке «Девы Софии» (ИПН. 103, 31.5.1908)\*.

Иоанн есть также человеческое выражение Христовой Любви. Рудольф Штанер говорит, что любовь есть плод возрожденной, претворенной в Я мудрости (ИПН. 13). Иоанн является первым человеком, в котором это осуществилось в высшей степени, и притом божественным путем. В этом состоит его исключительность, которая также и его ставит в центр круга 12-ти апостолов.

В Иоанне мы имеем дело с прямым отношением между Богом и человеком. Бог, переступив Порог чувственного мира, пришел к человеку, посвятил его и образовал с ним отношение в субстанции высшей любви, которая родилась из претворенной в Я Христа высшей Мудрости. В этом и заключается послание Христом «Духа Утешителя». Это не просто знание, а мудрость, которая, будучи взятой человеком в Я, т.е. индивидуализированно и живо, рождает в нем любовь, а не остается абстрактным знанием.

Иоанн слился с Любовью Христа, будучи человеком, был в единстве с нею. Его христианское кредо таково: «Возлюбленные! Будем любить друг друга, потому что ... Бог есть Любовь» (1. Иоанн, 4, 7–8). В отличие от Павла, он мог сказать: не моя человечески-земная любовь, а космическая Любовь Христа во мне.

\*) Мы тут, со своей стороны, хотели бы добавить, что образ Лазаря-Иоанна можно представить себе незримо, т.е. чисто эзотерически, присутствующим на софийной иконе. Он там дан в слиянии с образом Иоанна Крестителя.



Рис. 11

И любовь, и мудрость — это лишь разные проявления космической интеллигенции единого Бога. Идя путем мудрости, человек стремится достичь способности сомыслить с Божественными Иерархиями. Но многого тут человеку пока что не достичь. Поэтому и Иоанн, будучи подведен к интеллигенции мира через Жизнедух Христа, мог переживать это отношение лишь в самой малой степени. Но главным было для него то, что через Христа, во Христе, благодаря Его любви к человеку, можно причаститься подлинной вечной жизни, которой наделены интеллигенции иерархических существ, и что преображающее действие этой любви в человеке никогда не прекратится, пока всё жизненное тело человека не отождествится с Жизнедухом Христа. В этом процессе Иоанн пребывал до самого конца своей долгой жизни.

И в этом, последнем факте также содержится нечто мистериальное. Мы знаем, что Павел умер сравнительно рано и мученической смертью, а Иоанн умер естественной смертью. Это вовсе не случайные или совершенно личные особенности их жизней. В них заключен большой иносказательный смысл. Павлов принцип — это, фактически, Гётевское «умри и стань»! Умри, по сути, «насильственной» смертью, в том смысле, что вызови в себе, в своём «я» ее сам, и как можно быстрее, чтобы вступить в высшее развитие. Путь же любви — это долгое постоянное преображение души.

По отношению к кругу апостолов Лазарь-Иоанн так же, как и Павел, был 13-м.\* Он образует в их зодиакально инспирированной общности принцип единства в Буддхи, в Жизне-Любви Бога. Так учредил Христос новую Мистерию в эволюции человечества на земном плане. Он создал два центра и два способа претворения человеческого Я: через принцип Мудрости и через принцип Любви. Они соеди-

<sup>\*)</sup> В числе 12-ти апостолов был другой Иоанн — Зеведеев, брат Иакова.



нены лемнискатообразно, по принципу живого духовного организма. В узловой точке этой лемнискаты Христос пребывает Сам. Там совершается претворение всех субстанций христианина: душевных, духовных, физических. Эта фигура есть символ христианского пути, по которому может идти любой, даже самый простой человек, но его можно углубить (а значит, ускорить) мистериально (рис.11). Рудольф Штайнер сущность этого пути выразил в уже приводившейся нами формуле: «Мудрость есть предварительное условие любви. Любовь есть плод возрожденной в Я мудрости».

Формула эта и то ее символическое выражение и раскрытие, к которым пришли мы, являются совершенно универсальными. Бог, Отчая Основа мира — это также и «неподвижный Движитель». Послав Сына в мир, Он учредил в нем «Движитель подвижный». Он как духовное сердце бьется в человеческой груди. И потому в человеке совершается беспрерывный процесс претворения мудрости в любовь, а любви в мудрость, что развивает человеческое Я, возводя его по ступеням высшего бытия и сознания.

Изображенное на рис.11 является, можно сказать, *эмблемой Хрис- тианства Святого Духа* и великим прафеноменом, который постоянно существует и действует, совершенствуя человека, несущего Путем Христа свой крест развития. Этой эмблеме можно дать и другое выражение, раскрывающее ее иные смыслы. Она тогда может быть названа «золотым треугольником» эзотерического Христианства (рис. 12).

Если человек свободно принимает соединенные в этом треугольнике три главные принципа Христианства, то всё больше наполняется Св. Духом, Которого Христос, «умолив Отчую Основу мира», посылает людям. Это «Дух Утешитель», новая София, Матерь Иисуса, преображенная душа, рождающая в себе Христа.